Jurnal llmiah Wahana Pendidikan, Januari 2025, 11 (1.C), 203-215

DOI: https://jurnal.peneliti.net/index.php/JIWP/article/view/11369

p-ISSN: 2622-8327 e-1SSN: 2089-5364

Accredited by Directorate General of Strengthening for Research and Development
Available online at https://jurnal.peneliti.net/index.php/JIWP

Relevansi Konsep Pendidikan Akhlak Ibnu Miskawaih Dan Ibnu Sahnun
Dalam Konteks Pendidikan Kontemporer

Riana Wahyuni?, Eva Dewi?, Endang Retnowari®

123Univesitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim

Abstract
Received: 3 Oktober 2024 In addressing the complexities of contemporary educational challenges,
Revised: 13 Oktober 2024 comparing the concepts of moral education proposed by Ibn Miskawaih and

Accepted: 30 Oktober 2024 Ibn Sahnun offers valuable insights. This study explores the relevance of
these concepts in today's educational context. By analyzing their works, we
can grasp the principles of ethics, morality, and character formation
necessary in modern education. This comparison reveals both similarities
and differences in their views on the goals of moral education, teaching
methods, and the roles of teachers and students. The research also highlights
the practical implications of their thoughts in formulating relevant and
effective educational strategies amidst changing times. Thus, this study
contributes to a deeper understanding of the comparison of moral education
concepts according to Ibn Miskawaih and Ibn Sahnun, as well as the
relevance of their concepts in contemporary education today.

Keywords: The Concepts of Moral Education by lbnu Miskawaih and lbnu Sahnun,
Contemporary Education

(*) Corresponding Author: rianawahyuni025@gmail.com evadewi@uin-suska.ac.id
ending.retnowati1827@gmail.com

How to Cite: Wahyuni, R., Dewi, E., & Retnowari, E. (2025). Relevansi Konsep Pendidikan Akhlak Ibnu
Miskawaih Dan lbnu Sahnun Dalam Konteks Pendidikan Kontemporer. Jurnal Ilmiah Wahana
Pendidikan, 11(1.C), 203-215. Retrieved from https://jurnal.peneliti.net/index.php/JIWP/article/view/11369

INTRODUCTION

Pendidikan akhlak telah lama dianggap sebagai fondasi utama dalam
pembentukan individu yang beretika dan bertanggung jawab dalam masyarakat.
Dalam era kontemporer yang dipenuhi dengan berbagai kompleksitas moral dan
tantangan etika, penting untuk kembali meninjau konsep-konsep klasik dalam
pendidikan akhlak, seperti yang diajarkan oleh tokoh-tokoh seperti IbnuMiskawaih
dan IbnuSahnun.

IbnuMiskawaih, seorang filsuf Persia abad ke-10, dan IbnuSahnun, seorang
ulama dan pendidik Tunisia abad ke-9, masing-masing telah memberikan
kontribusi penting terhadap pemikiran pendidikan akhlak. Meskipun hidup dalam
konteks historis yang berbeda, pemikiran mereka menyoroti prinsip-prinsip
universal tentang kebaikan, moralitas, dan pembentukan karakter yang relevan
bahkan dalam konteks pendidikan modern.

Penting untuk mengevaluasi relevansi konsep-konsep mereka dalam
menghadapi realitas pendidikan kontemporer. Dalam era di mana nilai-nilai
tradisional sering kali disangsikan dan masyarakat dihadapkan pada berbagai
perubahan sosial dan teknologi, pertanyaan tentang bagaimana mendidik individu
yang berakhlak dan bertanggung jawab menjadi semakin mendesak.

Dalam konteks inilah relevansi konsep-konsep Ibnu Miskawaih dan Ibnu
Sahnun menjadi sangat penting. Penelitian ini bertujuan untuk mengeksplorasi dan
mengevaluasi bagaimana prinsip-prinsip yang mereka ajarkan dapat diadaptasi dan
diterapkan dalam konteks pendidikan kontemporer. Dengan melakukan hal ini, kita

203


https://jurnal.peneliti.net/index.php/JIWP/article/view/11369
https://jurnal.peneliti.net/index.php/JIWP
mailto:rianawahyuni025@gmail.com
mailto:evadewi@uin-suska.ac.id
mailto:ending.retnowati1827@gmail.com

Wahyuni, R., Dewi, E., & Retnowari, E / JurC.nal IImiah Wahana Pendidikan 11(1.C), 203-215

dapat lebih memahami bagaimana perbandingan konsep pendidikan akhlak
menurut Ibnu Miskawaih dan Ibnu Sahnun dan juga bagaimana relevansi konsep
pendidikan akhlak Ibnu Miskawaih dan Ibnu Sahnun dalam konteks pendidikan
kontemporer saat ini.

METHODS

Penelitian ini menggunakan metode kajian Pustaka, yang merupakan jenis
penelitian kualitatif dengan orientasi analitis dan emik. Pendekatan ini tidak
melibatkan pengamatan langsung oleh peneliti, tetapi lebih fokus pada analisis
konsep dan teori yang ada. Peneliti melakukan telaah terhadap buku-buku dan
literatur terkait dengan topik penelitian. Sumber data yang digunakan adalah buku
non-fiksi dan jurnal yang membahas biografi tokoh yang diteliti. Data kemudian
dianalisis menggunakan teknik analisis isi atau content analysis. Pendekatan yang
digunakan adalah pendekatan deskriptif kualitatif, yang bertujuan untuk
menjelaskan fenomena dengan mendalam melalui pengumpulan data yang
komprehensif. Metode ini adalah alat sistematis untuk menganalisis pesan
komunikasi secara objektif dan mendalam, serta untuk mempelajari dan
menganalisis komunikasi secara sistematis dan objektif.

Pengumpulan data dalam penelitian ini secara umum melibatkan eksplorasi
berbagai literatur. Sumber-sumber yang diselidiki tidak terbatas pada buku-buku
atau karya tulis saja, tetapi juga mencakup materi dari studi dokumentasi, majalah,
jurnal, dan sumber lainnya. Proses pengumpulan data melibatkan analisis dan
tinjauan literatur yang berisi informasi verbal dalam bentuk teks, bukan angka. Ini
memungkinkan pembahasan dalam penelitian ini melalui proses penyuntingan,
reduksi, penyajian, dan analisis data yang sesuai.

RESULTS & DISCUSSION
Results

A. Ibnu Miskawaih

1. Biografi Ibnu Miskawaih

Nama lengkapnya adalah Abu Ali Al-Khasim Ahmad bin Miskawaih, lahir di
Ray (Iran) pada tahun 320 H/932 M. Lebih dikenal dengan nama Ibnu Miskawaih,
la belajar sejarah, khususnya Tarikh Ath-Thabari, dari Abu Bakar Ahmad
IbnuKamil Al-Qadhi (350 H/960 M). la juga mendalami ilmu filsafat dari IbnuAl-
Khammar, seorang mufassir terkenal karya-karya Aristoteles, dan mempelajari
kimia dari Abu Al-Thayyib Al-Razi.

Ibnu Miskawaih hidup pada masa pemerintahan Ibnu Abbas, di bawah pengaruh
Bani Buwaih, di mana puncak prestasi atau kejayaan kekuasaan Bani Buwaih
terjadi pada masa pemerintahan Adhud Adh Dhaulah, yang memerintah dari tahun
367-372 H. Pada periode ini, Ibnu Miskawaih diberi kepercayaan menjadi
bendaharawan, dan di sinilah ia mulai dikenal sebagai seorang filosof, tabib,
ilmuwan, dan pujangga. Namun, meskipun sukses dalam bidang tersebut, ia merasa
terganggu oleh kemerosotan moral yang menghantam masyarakatnya. Oleh karena
itu, ia tertarik untuk menekankan perhatiannya pada bidang etika Islam..

Ibnu Miskawaih dikenal sebagai pelopor dalam penyusunan teori etika dan
penulis buku pertama tentang subjek tersebut dalam konteks pemikiran Muslim.
Keunikan pemikiran etikanya menarik perhatian karena sedikitnya filosof Muslim

- 204 -



Wahyuni, R., Dewi, E., & Retnowari, E / JurC.nal IImiah Wahana Pendidikan 11(1.C), 203-215

yang mengkaji hal tersebut secara mendalam. Sebagai seorang pemikir produktif,
Ibnu Miskawaih dipengaruhi oleh ajaran Plato, Aristoteles, dan Galen. Upaya
intelektualnya adalah untuk menggabungkan prinsip-prinsip syariat Islam dengan
teori-teori etika dalam filsafat dan pendidikan. Karena itu, konsep etika dan moral
yang memegang peranan utama dalam pendidikan Islam telah menjadi fokus utama
pemikiran Ibnu Miskawaih, dan hingga saat ini, tetap menjadi sumber inspirasi dan
referensi yang signifikan..

2. Konsep Pendidikan Akhlak Ibnu Miskawaih

a. Pengertian Akhlak dan Tujuan Pendidikan Ibnu Miskawaih

Menurut Muliyatul Maghfiroh, yang dikutip oleh Rustam Ependi dalam
jurnalnya, Ibnu Miskawaih menggambarkan akhlak sebagai kondisi jiwa atau sikap
mental yang mendorong individu untuk bertindak tanpa refleksi atau pertimbangan
yang mendalam. Definisi ini hampir sejalan dengan pandangan Miskawaih, di mana
Abu Hamid Al-Ghazali juga menyatakan akhlak sebagai karakter yang tertanam
dalam jiwa, yang menghasilkan tindakan-tindakan secara alami tanpa memerlukan
analisis atau refleksi yang mendalam..

Dalam buku Tahzibul Akhlak karya Ibnu Miskawaih, yang dikutip oleh Nurul
Azizah dalam jurnalnya, disebutkan bahwa Ibnu Miskawaih menekankan bahwa
akhlak adalah keadaan batiniah yang mendorong seseorang untuk bertindak tanpa
mempertimbangkan secara mendalam. Dia mengklasifikasikan asal-usul keadaan
batiniah ini menjadi dua jenis: yang berasal dari sifat bawaan, dan yang terbentuk
dari kebiasaan dan latihan. Bagi Ibnu Miskawaih, akhlak dalam Islam dibangun atas
dasar perbedaan antara kebaikan dan keburukan. Kebaikan adalah sesuatu yang
dapat dicapai oleh manusia melalui usaha dan kemauannya, karena hal ini
membimbing manusia menuju tujuan penciptaannya. Di sisi lain, keburukan adalah
segala sesuatu yang menghalangi manusia dari mencapai kebaikan, baik itu dalam
bentuk kemauan dan upaya, atau dalam bentuk kemalasan dan keengganan untuk
mencari kebaikan.

Ibnu Miskawaih juga menyebutkan tiga tujuan utama pendidikan akhlak.
Pertama, membentuk perilaku manusia yang baik agar mereka dapat bertindak
sesuai dengan sifat-sifat manusia yang mulia. Kedua, mengangkat manusia dari
keadaan yang tercela, yang ditakuti oleh Allah SWT. Ketiga, mengarahkan
manusia menuju kesempurnaan sebagai manusia yang sempurna. Dalam konteks
pendidikan akhlak bagi anak-anak usia dini, tujuannya adalah untuk menanamkan
dan membentuk perilaku yang mulia agar mereka dapat mencapai kesempurnaan
sebagai manusia, sehingga mereka menjadi manusia yang mulia di mata Allah
SWT..

b. Karakteristik Pendidik dan Peserta Didik

Menurut Ibnu Miskawaih, pendidik mempunyai tugas dan tanggung jawab
untuk meluruskan peserta didik melalui ilmu rasional agar mereka dapat mencapai
kebahagiaan intelektual dan untuk mengarahkan peserta didik pada disiplin-disiplin
praktis dan aktivitas intelektual agar dapat mencapai kebahagiaan praktis.

Dari pernyataan tersebut dapat diketahui bahwa pandangan Ibnu Miskawaih
tentang pendidik sesuai dengan pandangannya tentang daya jiwa yang ada dalam
diri manusia dan pendidik mempunyai tugas dan tanggung jawab untuk
mengembangkan ilmu yang bersifat rasional dan praktis tersebut, sehingga etika
filsafat Ibnu Miskawaih dapat dikategorikan pada filsafat etika praktis dan teoritis.

- 205 -



Wahyuni, R., Dewi, E., & Retnowari, E / JurC.nal IImiah Wahana Pendidikan 11(1.C), 203-215

Pandangan Ibnu Miskawaih tentang pendidikan diklasifikasikan menjadi dua,
yaitu orang tua dan guru. Sementara itu, guru menurutnya ada dua, yaitu guru ideal
muallim al-hakim dan guru biasa dengan persyaratan masing-masing. Adapun
pandangan Ibnu Miskawaih tentang kewajiban peserta didik adalah mencintai guru
yang melebihi cintanya terhadap orang tua. Bahkan kecintaan peserta didik
terhadap gurunya disamakan dengan cinta terhadap Tuhannya. Oleh karena itu,
dalam interaksi edukatif antara guru dan murid harus didasarkan pada perasaan
cinta kasih. Dengan adanya dasar semacam ini proses pembelajaran diharapkan
berjalan sesuai dengan yang diharapkan.

c. Metode Pendidikan Akhlak

Definisi metode yang digunakan dalam topik ini identik dengan cara, karena
fungsinya sebagai pelancar terjadinya proses pendidikan, dan cara yang harus
dilakukan. Ada beberapa metode pendidikan yang dikemukakan oleh Ibnu
Miskawaih, di antaranya:

1) Pemahaman Agama

Ibnu Maskawaih, menjadikan agama sebagai aspek sekaligus prinsip dan dasar
dalam mendidik etika dan moral anak didik. Dengan demikian IbnuMiskawaih
cenderung mengedepankan nalar sepiritualnya di samping kemampuan berpikir
filosofisnya. Terkadang agama mengalahkan kekuatan-kekuatan di luar
kemampuan akal manusia. Sehingga dari pengalamannya ini, usaha-usaha
mendidik anak diarahkan untuk ketaatan dalam menjalankan ajaran agama.

2) Pergaulan

Manusia tidak dapat mencapai kesempurnaan dengan hidup menyendiri. la
harus ditunjang oleh masyarakat agar kehidupannya menjadi baik dan agar ia
mengikuti jalan yang benar. Manusia tidak akan mencapai kesempurnaan akhlak
dengan berdiam diri di gua, di gunung, atau melakukan pertapaan di padang pasir
tandus. Manusia memerlukan suatu tempat agar kebahagiaan insaninya dapat
tercapai.

3) Pembiasaan

Menurutnya untuk mengubah akhlak menjadi baik maka dalam pendidikannya
ia menawarkan metode yang efektif yang terfokus pada dua pendekatan yaitu
melalui pembiasaan dan pelatihan, serta peneladanan dan peniruan.

4) Pujian

Ibnu Miskawaih juga menganjurkan agar memberikan tahmid, pujian langsung
ketika anak didik menunjukkan perilaku yang baik. Sebaliknya membuat agar dia
merasa risih terhadap sesuatu tercela yang muncul darinya. Tahmid (memuji) dan
ikram (menghormati), diberikan ketika anak didik menunjukkan moral dan perilaku
yang baik. Adapun ketika dia melakukan perbuatan tercela, maka pertama-tama
yang dilakukan tidak langsung mencerca (taubikh) dan tidak mengatakan terus
terang padanya bahwa dia telah melakukan perbuatan buruk. Dengan diberikan
penghargaan dan hukuman santri akan termotivasi untuk melakukan suatu tindakan.
d. Desain Kurikulum

Berdasarkan pada apa yang menjadi fokus pengajaran, menurut Sukmadinata,
sekurang-kurangnya dikenal tiga pola desain kurikulum yaitu:

1) Subject centered design, suatu desain kurikulum yang berpusat pada bahan
ajar.

- 206 -



Wahyuni, R., Dewi, E., & Retnowari, E / JurC.nal IImiah Wahana Pendidikan 11(1.C), 203-215

2) Learner centered design, suatu desain kurikulum yang mengutamakan
peranan peserta didik.

3) Problems centered design, suatu desain kurikulum yang berpusat pada
masalah-masalah yang dihadapi dalam masyarakat.

Dari ketiga desain kurikulum tersebut, menurut Mir’atun Nur Arifah desain
kurikulum yang sejalan dengan pemikiran lbnu Miskawaih adalah desain
kurikulum kedua yaitu learner centered design. Desain tersebut memberikan porsi
yang paling besar pada peserta didik untuk belajar dan berkembang sesuai dengan
potensi yang ia miliki. Peran guru adalah untuk memberikan motivasi, dorongan,
dan arahan kepada peserta didik sesuai dengan kebutuhannya. Seperti halnya yang
dipaparkan oleh Miskawaih, menurutnya anak merupakan binatang yang berakal
yang memiliki potensi untuk menjadi baik, juga menjadi buruk. Potensi baik inilah
yang harus dikembangkan dalam diri anak sebagai salah satu proses pendidikan
yang dijalankan oleh orang tua dan guru. Orang tua dan guru bertugas sebagai
kemudi untuk mengarahkan kemana anak tersebut akan dikembangkan, namun
dengan tetap memberi ruang pada anak untuk mengembangkan potensi yang ia
miliki. Keberhasilan pendidikan adalah ketika anak mampu mengendalikan akalnya
untuk mengetahui dan mengamalkan mana yang menjadi sesuatu yang baik, dan
mana sesuatu yang tidak baik. Akal yang bisa mengarahkan kearah yang baik ini,
secara tidak langsung menjadi cerminan dari baiknya jiwa manusia tersebut.

Ibnu Miskawaih dalam bukunya menjelaskan apabila seorang anak yang
sedang tumbubh telah terbiasa sejak kecilnya melatih diri untuk berpikir, pasti dia
akan terbiasa dengan kejujuran, mampu menanggung beban pikiran, menyukai
kebenaran, wataknya akan menghindari perbuatan bathil, dan telinganya akan
membenci kebohongan.

B. Ibnu Sahnun
1. Biografi Ibnu Sahnun

Ibnu Sahnun bernama lengkap Abdullah Muhammad bin Abu Sa’id Sahnun
bin Sa’id bin Habib bin Hilal bin Bakar bin Rabi’ah At-Tanukhi. Ayahnya dikenal
dengan nama julukannya, yaitu Sahnun yang berarti burung yang memiliki
pandangan tajam. lbnu Sahnun (Anaknya Sahnun) seorang ulama fikih dan
pendidikan yang lahir pada tahun 202 H (awal abad ke-3 H/ abad ke-9 M) di Gadat,
Qairawan. Adapun tanggal dan bulan kelahirannya tidak diketahui secara pasti
karena tidak ditemukan dalam buku karangannya atau buku penulis yang menulis
tentangnya, namun yang pasti ia hidup di masa Daulah Bani Abbasiyah.

Ibnu Sahnun berketurunan Arab Homs, Syam (sekarang dikenali dengan
Syria). Bermula dengan datuk beliau, Sa’id bin Habib bin Hasan bin Hilal bin Bikar
bin Rabi’ah al- Tundkhi menyertai rombongan pejuang muslimin menyampaikan
dakwah Islam di Utara Afrika. Kemudian beliau tinggal untuk beberapa ketika di
Qairawan bersama sebahagian besar ahli rombongan tersebut.

Pendidikan pertama Ibnu Sahnun didapatkan dari ayahnya, Abu Sa’id Sahnun,
seorang ilmuwan pada masa itu. Maka tidak mengherankan apabila dikatakan
bahwa ayahnya sangat berpengaruh besar terhadap pembentukan kepribadian dan
pemikiran Ibnu Sahnun. Abu Sa’id dapat melihat tanda-tanda kecerdasan anaknya,
dalam usia muda Ibnu Sahnun sudah mampu menguasai kitab-kitab tulisan
ayahnya, sehingga ia dimasukkan ke Kuttab di Qairawan untuk belajar Al-Qur’an
dan dasar-dasar agama. Melalui pembinaan dan bimbingan ayahnya, Ibnu Sahnun

- 207 -



Wahyuni, R., Dewi, E., & Retnowari, E / JurC.nal IImiah Wahana Pendidikan 11(1.C), 203-215

menjadi seorang yang taat dan berkeyakinan teguh pada ajaran-ajaran agama Islam,

berkepribadian santun dan lemah lembut, giat dan tekun dalam menuntut ilmu

sehingga menjadikannya sebagai seorang ulama terkenal di Maghrib dan tokoh
pertama yang merintiskan konsep pendidikan dan pengajaran Islam dengan fokus
perhatian pada keprofesionalismenya sebagai seorang pendidik dalam mengajar.

IbnuSahnun adalah seorang ulama figh bermazhab Maliki berasal dari daerah
Qairawan Afrika Utara. Pada masanya dialah orang pertama yang meletakkan
dasar-dasar pemikiran berdasarkan ijtihad dalam menetapkan hukum figh yang
berkaitan dengan fenomena masyarakat sekitar. IbnuSahnun melihat bahwa
masyarakat sekitarnya lebih menyibukkan diri terhadap permasalahan yang
berkaitan dengan pemerintahan, kenegaraan, hukum dan perniagaan serta
penanaman nilai-nilai aqidah Islamiyah bagi orang dewasa dengan mengabaikan
nilai-nilai pendidikan dan penanaman akhlak karimah terutama sekali kepada bagi
anak-anak yang merupakan implementasi dari nilai-nilai agidah Islamiyah.

Menurut ‘Abd ‘Amir Syams al-Din, dalam karyanya al-Fikr at-Tarbawi ‘Inda
IbnuSahnin wa al-Qabisi, IbnuSahnun berpendapat bahwa pendidikan dan
pembinaan bagi anakanak sangatlah penting karena anak-anak adalah amanat bagi
orang tuanya. Hatinya yang suci adalah permata yang sangat mahal. Dengan
demikian potensi dasar yang dimiliki oleh anak-anak perlu dibentuk dan dibina agar
tumbuh dan berkembang semaksimal mungkin sehingga tercipta insani yang
cerdas, pandai, berakhlak karimah, kreatif dan tegar dalam mengarungi bahtera
kehidupan serta mampu bersosialisasi dan beradaptasi dengan lingkungan di mana
ia tinggal.

2. Konsep Pendidikan Akhlak Ibnu Sahnun

a. Tujuan Pendidikan
Ibnu Sahnun memang tidak mengungkapkan secara lugas tentang tujuan

pendidikan dalam kitab Adab al-Mu allimin, namun dalam pembicaraan dan

metode pengajaran yang digunakan terungkap bahwa pembentukan etika secara
umum merupakan tujuan pendidikan yang ingin dicapai oleh IbnuSahnun.

Sejalan dengan sikapnya yang berpegang teguh kepada agama dengan
spesialisasi bidang figh yang berdasarkan al-Quran dan as-Sunnah, beliau
menghendaki agar pendidikan dan pengajaran dapat menumbuh kembangkan
kepribadian anak didik yang sesuai dengan nilai-nilai Islam yang benar.

Menurutnya, bahwa nilai-nilai pendidikan agama harus bersumber dari akhlak
yang mulia. Dalam Islam sendiri, agama merupakan dasar pendidikan akhlak, oleh
karenanya akan menjadi suatu keharusan dalam satu pengajaran ditanamkan
pendidikan akhlak.

b. Kurikulum
Menurut al-Qabisi yang mensyarahkan kitab Adab al-Mu'allimin karya Ibnu

Sahnun berpendapat bahwa konsep kurikulum dalam kaitannya dengan pendidikan

Islam digolongkan kepada dua bagian yaitu:

1) Kurikulum ljbari yaitu secara harfiah berarti kurikulum yang merupakan
keharusan atau kewajiban setiap anak. Kurikulum yang masuk ini adalah al-
Qur'an, ada dua alasan beliau tentang penetapan al-Qur'an sebagai kurikulum,
yaitu: pertama, al-Qur'an adalah kalam Allah Swt dan Allah Swt dalam firman
mengintruksikan semangat beribadah dengan membaca al-Qur'an. Kedua,
menurutnya al-Qur'an adalah referensi kaum muslimin dalam masalah ibadah

- 208 -



Wahyuni, R., Dewi, E., & Retnowari, E / JurC.nal IImiah Wahana Pendidikan 11(1.C), 203-215

dan mu'amalat dan juga sesuatu yang dapat dikatakan sebagai mustahil bagai

seseorang mengenal batasan syari'at agama yang benar tanpa mengenal sumber

agama itu sendiri yaitu al-Qur'an.

Dari kurikulum wajib yang ditawarkan oleh Ibnu Sahnun tampak jelas adanya
relevansi yang kuat antara tujuan pendidikan yang dibangun dan yang diinginkan
oleh Ibnu Sahnun dengan wacana kurikulum yang beliau maksudkan tersebut.
Semua kurikulum itu, diharapkan mampu membawa peserta didik kepada suatu
tujuan yaitu mengenal agama dan ibadah yang diwajibkan kepada kaum muslimin.
Uraian tentang kurikulum menurut pandangan beliau di atas adalah untuk jenjang
pendidikan dasar, yakni pendidikan di al-Kuttab, sesuai dengan jenjang yang telah
di kenal di masa itu. Secara sederhana dapat di susun kurikulum ljbari yang
diinginkan oleh beliau sebagai berikut: al-Qur'an, shalat, do'a, menulis (al-Kitabah),
ilmu nahwu dan sebahagian Bahasa Arab.

2) Kurikulum ikhtiyari adalah limu tentang berhitung, sya'ir, kisah-kisah
masyarakat Arab, sejarah Islam dan ilmu Nahwu serta bahasa Arab lengkap.
Selanjutnya ke dalam kurikulum ikhtiyari ini beliau memasukkan pelajaran
keterampilan yang dapat menghasilkan produksi kerja yang mampu membiayai
hidupnya di masa depan. Menurut al-Ahwani, kurikulum yang dikonsepkan
Ibnu Sahnun yaitu ada dua kesimpulan, pertama Ibnu Sahnun mengabaikan
aspek kejiwaan dan pertumbuhan dalam merumuskan kurikulumnya. Kedua,
tidak memperhatikan (bahkan tidak memasukkan) ilmu-ilmu alam dan olah
raga dalam kurikulumnya. Model yang pertama di atas jika ditinjau dari segi
pendidikan modern adalah lebih baik dan berdaya guna, karena seluruh
kawasan negara Islam dengan tanpa syarat menyetujui cara mendidik dengan
mendahulukan pengajaran al-Qur’an beserta dengan keharusan mengajarkan
baca tulis, nahwu dan bahasa Arab.

Menurut Nurhayati bahwa Ibnu Sahnun tidak dalam hal mengkotomi ilmu
pengetahuan menjadi kurikulum ljbari dan kurikulum Ikhtiyari. Akan tetapi,
pembagian kurikulum tersebut dimaksudkan hanya agar setiap anak didik atau
siswa terlebih dahulu mempelajari ilmu pengetahuan agama Islam khususnya dalam
bidang pengetahuan tentang al-Qur’an sebelum ia bergelut dengan ilmu-ilmu umum
lainnya. Jadi, Ibnu Sahnun tidak dalam hal memilah-milahkan ilmu menjadi ilmu
wajib dan tidak wajib untuk dipelajari, akan tetapi ia mencoba untuk mendahulukan
ilmu-ilmu yang harus lebih dulu dipelajari sebelum bergelimbang dengan ilmu-ilmu
lainnya yang juga mesti dipelajari.

c. Kepribadian yang harus dimiliki Pendidik dan Peserta Didik
Dari Abd Ar-Rahman Uthman yang dikutip oleh Rafika Ulfa ia menyatakan

bahwa pengertian guru menurut Ibnu Sahnun adalah seseorang yang menempati
posisi sebagai pengganti orang tua (wali) di lembaga pendidikan yang bertanggung
jawab membimbing dan mengarahkan perkembangan dan pembentukan emosional
maupun intelektual anak didik sehingga mencapai kedewasaan dalam berpikir dan
bertindak.

Beberapa kepribadian yang harus dimiliki oleh pendidik menurut Ibnu Sahnun
adalah bertagwa kepada Allah, adil, lemah lembut, berwibawa, ikhlas, sabar,
tanggung jawab, dan perhatian terhadap anak didiknya. Selain membekali diri
dengan ilmu pengetahuan yang mumpuni, orang tua sebagai pendidik utama dalam

- 209 -



Wahyuni, R., Dewi, E., & Retnowari, E / JurC.nal IImiah Wahana Pendidikan 11(1.C), 203-215

pendidikan informal juga harus membentuk dirinya agar memiliki kepribadian yang
mulia.

Ibnu Sahnun memang tidak memaparkan Kkarakteristik peserta didik.
Berdasarkan analisa penulis, karakteristik peserta didik dapat dilihat dari tujuan
pendidikan yang dipaparkan oleh IbnuSahnun yaitu untuk menumbuhkembangkan
kepribadian anak didik yang sesuai dengan nilai-nilai Islam yang benar, oleh
karenanya akan menjadi suatu keharusan dalam satu pengajaran ditanamkan
pendidikan akhlak kepada peserta didik.

d. Metode Pembelajaran
Metode pengajaran yang dianjurkan Ibnu Sahnun adalah metode eklektik atau

campuran. Di mana materi pelajaran disampaikan dengan metode ceramah, diskusi,
hapalan dan pemahaman, dimana semua itu merupakan ide-ide pembelajaran yang
terprogram. Jadi metode pembelajaran Ibnu Sahnuun lebih menekankan pada
pendekatan yang bersifat memotivasi siswa agar senantiasa bertukar pikiran dan
berdialog dan berkompetisi dalam meraih prestasi. Yaitu metode yang
membangkitkan kesadaran agama dan menjaga tata krama. Adapun metode
mengajar yang digunakan oleh lbnu Sahnun adalah :
1) Keterampilan Menjelaskan

Menurut Ibnu Sahnun, metode pengajaran yang tepat dilakukan oleh guru adalah
memberikan petunjuk-petunjuk yang jelas dan singkat serta mudah diterima oleh
rasio pemikiran anak didik sehingga tidak terjadi kebingungan pada diri mereka.
Memulai pengajaran dengan menunjukan benda-benda kongkret (nyata) karena
anak didik tidak mengetahui hal-hal yang abstrak, dapat dilihat, dirasa, didengar
dengan panca inderanya, setelah itu diterangkan maknanya Sebagai contoh guru
menerangkan tentang existensi Allah Maka dalam hal ini guru memberikan contoh-
contoh kongkret benda-benda disekitar yang dapat dilihat oleh anak didik yang
mencerminkan kekuasaan Allah SWT seperti bunga, laut, bintang, matahari untuk
dapat diambil kesimpulan oleh rasio mereka, bahwa di balik ciptaan itu semua
terdapat pencipta, yang tidak lain adalah Allah SWT semata.
2) Metode Latihan Pengamalan dan Pembiasaan

Menurut Ibnu Sahnun latihan pengamalan dimaksudkan sebagai latihan secara
terus- menerus, sehingga anak didik terbiasa melakukan sesuatu sepanjang
hidupnya. Suatu saat setelah latihan yang dimaksud selesai, maka anak didik
terbiasa dan merasakan bahwa melakukan sesuatu tersebut tidak menjadi beban,
bahkan menjadi kebutuhan hidupnya. Misalnya mengajarkan tata cara wudhu dan
shalat melalui latihan dan praktik shalat berjama“ah di masjid sehingga anak didik
terbiasa melakukannya dalam kehidupan sehari-harinya.
e. Konsep Pemberian Hukuman (Punishment) dan Hadiah (Reward)

Dalam pemberian hukuman pada anak, pada dasarnya tidak ada ulama yang
menghendaki digunakan hukuman sebagai alat untuk mendidik kecuali bila
terpaksa. Ibnu Sahnun ketika membahas tentang pelaksanaan hukuman sebagai alat
paedagogis, menyatakan bahwa pelaksanaannya tentu harus dibatasi sesuai dengan
pelanggaran atau kesalahan anak didik.

Adapun syarat pemberian hukuman secara lebih rinci dipaparkan oleh Ibnu
Sahnun sebagai berikut: a) hukuman hendaknya diberikan dengan kasih sayang, b)
hukuman diberikan demi kemaslahatan anak, c) tidak menghukum anak semata-
mata karena marah, d) tidak memukul anak lebih dari tiga kali, e) tidak memukul

-210 -



Wahyuni, R., Dewi, E., & Retnowari, E / JurC.nal IImiah Wahana Pendidikan 11(1.C), 203-215

dengan alat yang membahayakan, f) tidak memukul area kepala dan wajah, g) tidak
menyakiti anggota fisik yang lain secara berlebihan.

Sedangkan penguatan (reinforcement) dilakukan oleh Ibnu Sahnun pada saat
anak didik mampu membaca al-Quran dengan baik dan lancar secara keseluruhan,
maka lbnu Sahnun memberikan pujian atau hadiah kepada anak didik tersebut.
Dalam kegiatan belajar mengajar, pujian dapat dimanfaatkan sebagai alat motivasi
dan alat untuk mendapatkan feed back.

Discussion

Dari pembahasan diatas, maka bisa penulis rangkum perbandingan konsep
pendidikan akhlak menurut Ibnu Miskawaih dan Ibnu Sahnun berikut ini:

KONSEP
PENDIDIKAN IBNU IBNU SAHNUN
AKHLAK MISKAWAIH
Tujuan Pertama, mencetak | Ibnu Sahnun memang tidak
Pendidikan tingkah laku manusia yang | mengungkapkan secara lugas
baik, sehingga manusia itu | tentang  tujuan  pendidikan
dapat berprilaku terpuji | dalam  kitab ~ Adab  Al-
dan  sempurna  sesuai | Mu allimin, namun  dalam
dengan hakikatnya sebagai | pembicaraan  dan  metode
manusia. Kedua, | pengajaran yang digunakan
mengangkat manusia dari | terungkap bahwa pembentukan
derajat yang paling tercela, | etika secara umum merupakan
derajat yang dikutuk oleh | tujuan pendidikan yang ingin
Allah  SWT.  Ketiga, | dicapai oleh Ibnu Sahnun.
mengarahkan manusia
menjadi manusia yang
sempurna (al-insan al-
kamil).
Metode » Pemahaman agama » Keterampilan menjelaskan
Pendidikan » Pergaulan » Metode latihan pengamalan dan
Akhlak » Pembiasaan pembiasaan
» Pujian
Karakteristik Menurutnya, yang | Menurutnya, ada beberapa
Pendidik dimaksud dengan guru | syarat, sifat dan adab yang harus
ialah bukan arti guru | dipenuhi oleh seorang pendidik
formal karena jabatan, | yaitu:
tetapi guru yang biasa » Takwa kepada Allah SWT
memiliki berbagai » |khlas
persyaratan antara lain: » Berakhlak mulia
Bisa dipercaya » Guru sebagai teladan bagi anak
Pandai didiknya
Dicintai » Kasih sayang dan lemah lembut
Sejarah  hidupnya tidak | kepada peserta didik
tercemar di masyarakat
Menjadi  cermin  atau
panutan

-211-




Wahyuni, R., Dewi, E., & Retnowari, E / JurC.nal IImiah Wahana Pendidikan 11(1.C), 203-215

Dan bahkan harus lebih
mulia dari orang yang
didiknya
Karakteristik orang tua merupakan | Menurut Rafika Ulfa ia
Peserta Didik pendidik pertama bagi | menyatakan  bahwa  lbnu
anak-anaknya, maka perlu | Sahnun memang tidak
ada  hubungan  yang | memaparkan karakteristik
harmonis diantara | peserta didik. Namun, ia
keduanya. beranggapan bahwa
Kemudian guru, perlu | karakteristik peserta didik dapat

adanya hubungan cinta
kasih antara guru dan
murid dipandang demikian
penting, karena terkait
dengan keberhasilan
kegiatan belajar mengajar.

dilihat dari tujuan pendidikan
yang telah dipaparkan oleh Ibnu
Sahnun yaitu
menumbuhkembangkan

kepribadian anak didik yang
sesuai dengan nilai-nilai Islam

yang benar, oleh karenanya
akan menjadi suatu keharusan
dalam satu pengajaran
ditanamkan pendidikan akhlak
kepada peserta didik.
Kurikulum institusi pendidikan
Arifah desain kurikulum | dasar Islam menurut Ibnu
yang sejalan  dengan | Sahnun ada dua macam, yaitu:
pemikiran Ibnu Miskawaih » Kurikulum wajib (ijbari)
adalah desain kurikulum » Kurikulum pilihan (ikhtiyari)
kedua  yaitu learner
centered design

Kurikulum Menurut Mir’atun  Nur

Pendidikan

Tabel 1.1

Konsep pendidikan akhlak dari Ibnu Miskawaih dan Ibnu Sahnun memiliki
relevansi yang signifikan dalam konteks pendidikan kontemporer. Meskipun
keduanya hidup dalam periode yang berbeda (Ibnu Miskawaih pada abad ke-10 dan
Ibnu Sahnun pada abad ke-9), prinsip-prinsip yang mereka ajarkan memiliki nilai
yang masih relevan bahkan di zaman sekarang. Berikut adalah beberapa aspek
relevan dari konsep-konsep mereka dalam pendidikan kontemporer:
1. Pembentukan Karakter: Keduanya menekankan pentingnya pembentukan
karakter yang kuat dan moralitas yang baik sebagai tujuan utama pendidikan.
Dalam dunia kontemporer yang kompleks, di mana nilai-nilai moral sering
dihadapkan pada tantangan, pendidikan karakter yang berakar dalam ajaran-ajaran
moral seperti yang diajarkan oleh Ibnu Miskawaih dan Ibnu Sahnun menjadi
semakin penting.
2. Pengembangan Etika: Konsep-konsep etika yang diajarkan oleh Ibnu Miskawaih
dan Ibnu Sahnun, seperti keadilan, kesederhanaan, dan kesetiaan, dapat diterapkan
dalam konteks pendidikan kontemporer untuk mengajarkan siswa tentang nilai-
nilai universal yang relevan dalam kehidupan sehari-hari dan dalam berinteraksi
dengan orang lain.

-212 -



Wahyuni, R., Dewi, E., & Retnowari, E / JurC.nal IImiah Wahana Pendidikan 11(1.C), 203-215

3. Kebijaksanaan dalam Tindakan: Prinsip-prinsip kebijaksanaan yang diajarkan
oleh Ibnu Miskawaih, seperti mempertimbangkan konsekuensi tindakan dan
mengambil keputusan yang bijaksana, sangat relevan dalam membentuk individu
yang bertanggung jawab dan dapat diandalkan di zaman sekarang, di mana
kompleksitas kehidupan modern seringkali membutuhkan pemikiran kritis dan
pertimbangan yang matang.
4. Penanaman Nilai-Nilai Kebajikan: Konsep-konsep kebajikan seperti yang
diajarkan oleh keduanya, seperti kejujuran, kesabaran, dan belas kasihan, memiliki
nilai intrinsik dalam membentuk individu yang berakhlak tinggi dan bertanggung
jawab. Dalam pendidikan kontemporer, penanaman nilai-nilai kebajikan ini dapat
membantu siswa mengembangkan sikap yang baik dan empati terhadap orang lain.
5. Pendidikan Holistik: Keduanya juga menekankan pentingnya pendidikan holistik
yang mencakup aspek-aspek fisik, intelektual, emosional, dan spiritual. Dalam
pendidikan kontemporer, pendekatan holistik semacam itu tetap relevan, karena
membantu siswa mengembangkan diri mereka secara menyeluruh, bukan hanya
dalam hal pengetahuan akademis, tetapi juga dalam hal karakter dan moralitas.
Dengan mengintegrasikan konsep-konsep pendidikan akhlak dari Ibnu
Miskawaih dan Ibnu Sahnun ke dalam kurikulum pendidikan kontemporer, kita
dapat membantu menciptakan lingkungan pendidikan yang mempromosikan
pembentukan karakter yang kuat, etika yang baik, dan kesadaran moral, yang
diperlukan untuk menghasilkan individu yang berakhlak dan bertanggung jawab
dalam masyarakat saat ini.

CONCLUSION
Berdasarkan rumusan masalah diatas, maka dapat disimpulkan sebagai
berikut:
1. Perbandingan Konsep Pendidikan Akhlak Ibnu Miskawaih dan lbnu
Sahnun:

Ibnu Miskawaih adalah orang yang pertama kali mengemukakan teori etika
sekaligus menulis buku tentang etika. Pemikiran-pemikiran lbnu Miskawaih
tentang etika mendapat banyak sorotan, karena sedikitnya para filosof muslim yang
membahas hal tersebut. 1a terkenal sebagai seorang pemikir muslim yang produktif,
yang banyak dipengaruhi ajaran Plato dan Aristoteles serta Galen. Usaha
Miskawaih adalah mempertemukan ajaran syariat islam dengan teori- teori etika
dalam filsafat dan pendidikan.

Adapun konsep pendidikan akhlak Ibnu Miskawaih adalah:

Pengertian Akhlak dan Tujuan Pendidikan

Karakteristik Pendidik dan Peserta Didik

Metode Pendidikan

Desain Kurikulum

Sedangkan Ibnu Sahnun adalah seorang ulama figh bermazhab Maliki berasal
dari daerah Qairawan Afrika Utara. Pada masanya dialah orang pertama yang
meletakkan dasar-dasar pemikiran berdasarkan ijtihad dalam menetapkan hukum
figh yang berkaitan dengan fenomena masyarakat sekitar. Ibn Sahnun melihat
bahwa masyarakat sekitarnya lebih menyibukkan diri terhadap permasalahan yang
berkaitan dengan pemerintahan, kenegaraan, hukum dan perniagaan serta
penanaman nilai-nilai aqidah Islamiyah bagi orang dewasa dengan mengabaikan

oo o

-213 -



Wahyuni, R., Dewi, E., & Retnowari, E / JurC.nal IImiah Wahana Pendidikan 11(1.C), 203-215

nilai-nilai pendidikan dan penanaman akhlak karimah terutama sekali kepada bagi
anak-anak yang merupakan implementasi dari nilai-nilai agidah Islamiyah.
Adapun konsep pendidikan akhlak Ibnu Sahnun adalah:

a. Tujuan Pendidikan

b. Kurikulum

c. Kepribadian yang harus dimiliki Pendidik dan Peserta Didik

d. Metode Pembelajaran

e. Konsep Pemberian Hukuman (Punishment) dan Hadiah (Reward)

2. Konsep pendidikan akhlak dari lbnu Miskawaih dan lbnu Sahnun
memiliki  relevansi yang signifikan dalam konteks pendidikan
kontemporer.

Meskipun keduanya hidup dalam periode yang berbeda (lbnu Miskawaih
pada abad ke-10 dan Ibnu Sahnun pada abad ke-9), prinsip-prinsip yang mereka
ajarkan memiliki nilai yang masih relevan bahkan di zaman sekarang. Berikut
adalah beberapa aspek relevan dari konsep-konsep mereka dalam pendidikan
kontemporer:

a. Pembentukan Karakter

b. Pengembangan Etika

c. Kebijakan dalam Tindakan

d. Penanaman Nilai

e. Dan Pendidikan Holistik

REFERENCES

Abdullah, Faisal (2020) “Konsepsi Ibnu Miskawaih Tentang Moral, Etika Dan
Akhlak Serta Relevansinya Bagi Pendidikan Islam”, JRTIE: Journal of
Research and Thought of Islamic Education, VVol. 3 No. 1, h. 41

Arifah, Mir’atun Nur (2018) “Relevansi Pemikiran Ibnu Miskawaih dengan
Kurikulum “Learner Centered Design””, el-Himmah: Jurnal Kajian dan
Penelitian Pendidikan Islam, Vol. 12 No. 2 h. 171-172

Azizah, Nurul (2017) “Pendidikan Akhlak Ibnu Miskawaih Konsep dan Urgensinya
dalam Pengembangan Karakter di Indonesia”, Jurnal Pendidikan Agama
Islam Universitas Wahid Hasyim, Vol. 5 No. 2, h. 186-187

Bisri, Khasan (2021) Konsep Pendidikan Akhlak Menurut Ibnu Miskawaih dan
Implikasinya dalam Pendidikan Islam, Yogyakarta: Nusamedia, 2021

Ependi, Rustam (2020) Nilai-Nilai Pendidikan Islam, Yogyakarta: Deepublish

Ihsan, Ahsanul (2021) Tesis Konsep Pendidik Menurut Ibnu Sahnun Dalam Kitab
Adab Al-Mu ‘Allimin, Malang: UIN Maulana Malik Ibrahim Malang

Laili, Anisatun (2020) “Konsep Pendidikan Informal Perspektif Ibnu Sahnun
(Telaah Kitab Adab Al-Muallimin)”, IJIES: Indonesian Journal of Islamic
Education Studies, Vol. 3 No. 1, h. 34

Musa, Shahnun Binti Haji dan Burhan Che Daud, (2023) “Biografi Ibnu Sahnun:
Ulama Pendidikan Kanak-Kanak”, Jurnal Rabbanica, Vol. 4 No. 1, h. 131

Nurhayati, (2015) “Pemikiran Ibnu Sahnun Dalam Perspektif Pendidikan Islam”,
Jurnal Studi Pemikiran, Riset, dan Pengembangan, Vol. 4 No.2, h. 92-9

Purba, Hadis (2009) “Pemikir Pendidikan Islam Ibn Miskawaih” Jurnal Miqot, VVol.
33 No. 2, h. 262

-214 -



Wahyuni, R., Dewi, E., & Retnowari, E / JurC.nal IImiah Wahana Pendidikan 11(1.C), 203-215

Ramli, Mohammad dan Della Noer Zamzami, (2022) “Konsep Pendidikan Akhlak
Ibnu Miskawaih (Studi Kitab Tahdzib Al-Akhlak)”, Jurnal Sustainable,
Vol. 5 No. 2, h. 217

Rohmaniyah, Istighfaror (2010) Pendidikan Etika: Konsep Jiwa dan Perspektif
Ibnu Miskawaih dalam Kontribusinya di Bidang Pendidikan, Malang: UIN
Malang Press

Ulfa, Rafika (2019) “Konsep Pedagogik dalam Pemikiran Ibnu Sahnun” Al-
Fathonah: Jurnal Pendidikan dan Keislaman, Vol. 1 No. 1, h. 4

-215 -



