
 

Jurnal Ilmiah Wahana Pendidikan, Januari 2025, 11 (1.C), 203-215 
DOI:  https://jurnal.peneliti.net/index.php/JIWP/article/view/11369  
p-ISSN: 2622-8327 e-ISSN: 2089-5364 

Accredited by Directorate General of Strengthening for Research and Development 

                                              Available online at https://jurnal.peneliti.net/index.php/JIWP 
 

203 

 

Relevansi Konsep Pendidikan Akhlak Ibnu Miskawaih Dan Ibnu Sahnun 

Dalam Konteks Pendidikan Kontemporer 

 

Riana Wahyuni1, Eva Dewi2, Endang Retnowari3  

 
1,2,3Univesitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim 

 Abstract 

Received: 

Revised: 

Accepted: 

3 Oktober 2024 

13 Oktober 2024 

30 Oktober 2024 

 

 

In addressing the complexities of contemporary educational challenges, 

comparing the concepts of moral education proposed by Ibn Miskawaih and 

Ibn Sahnun offers valuable insights. This study explores the relevance of 

these concepts in today's educational context. By analyzing their works, we 

can grasp the principles of ethics, morality, and character formation 

necessary in modern education. This comparison reveals both similarities 

and differences in their views on the goals of moral education, teaching 

methods, and the roles of teachers and students. The research also highlights 

the practical implications of their thoughts in formulating relevant and 

effective educational strategies amidst changing times. Thus, this study 

contributes to a deeper understanding of the comparison of moral education 

concepts according to Ibn Miskawaih and Ibn Sahnun, as well as the 

relevance of their concepts in contemporary education today. 

Keywords: The Concepts of Moral Education by Ibnu Miskawaih and Ibnu Sahnun, 

Contemporary Education 

  

(*) Corresponding Author:  rianawahyuni025@gmail.com evadewi@uin-suska.ac.id 

 ending.retnowati1827@gmail.com 

  

How to Cite: Wahyuni, R., Dewi, E., & Retnowari, E. (2025). Relevansi Konsep Pendidikan Akhlak Ibnu 

Miskawaih Dan Ibnu Sahnun Dalam Konteks Pendidikan Kontemporer. Jurnal Ilmiah Wahana 

Pendidikan, 11(1.C), 203-215. Retrieved from https://jurnal.peneliti.net/index.php/JIWP/article/view/11369 

 

INTRODUCTION 

Pendidikan akhlak telah lama dianggap sebagai fondasi utama dalam 

pembentukan individu yang beretika dan bertanggung jawab dalam masyarakat. 

Dalam era kontemporer yang dipenuhi dengan berbagai kompleksitas moral dan 

tantangan etika, penting untuk kembali meninjau konsep-konsep klasik dalam 

pendidikan akhlak, seperti yang diajarkan oleh tokoh-tokoh seperti IbnuMiskawaih 

dan IbnuSahnun. 

IbnuMiskawaih, seorang filsuf Persia abad ke-10, dan IbnuSahnun, seorang 

ulama dan pendidik Tunisia abad ke-9, masing-masing telah memberikan 

kontribusi penting terhadap pemikiran pendidikan akhlak. Meskipun hidup dalam 

konteks historis yang berbeda, pemikiran mereka menyoroti prinsip-prinsip 

universal tentang kebaikan, moralitas, dan pembentukan karakter yang relevan 

bahkan dalam konteks pendidikan modern. 

Penting untuk mengevaluasi relevansi konsep-konsep mereka dalam 

menghadapi realitas pendidikan kontemporer. Dalam era di mana nilai-nilai 

tradisional sering kali disangsikan dan masyarakat dihadapkan pada berbagai 

perubahan sosial dan teknologi, pertanyaan tentang bagaimana mendidik individu 

yang berakhlak dan bertanggung jawab menjadi semakin mendesak. 

Dalam konteks inilah relevansi konsep-konsep Ibnu Miskawaih dan Ibnu 

Sahnun menjadi sangat penting. Penelitian ini bertujuan untuk mengeksplorasi dan 

mengevaluasi bagaimana prinsip-prinsip yang mereka ajarkan dapat diadaptasi dan 

diterapkan dalam konteks pendidikan kontemporer. Dengan melakukan hal ini, kita 

https://jurnal.peneliti.net/index.php/JIWP/article/view/11369
https://jurnal.peneliti.net/index.php/JIWP
mailto:rianawahyuni025@gmail.com
mailto:evadewi@uin-suska.ac.id
mailto:ending.retnowati1827@gmail.com


Wahyuni, R., Dewi, E., & Retnowari, E / JurC.nal Ilmiah Wahana Pendidikan 11(1.C), 203-215 

- 204 - 

 

dapat lebih memahami bagaimana perbandingan konsep pendidikan akhlak 

menurut Ibnu Miskawaih dan Ibnu Sahnun dan juga bagaimana relevansi konsep 

pendidikan akhlak Ibnu Miskawaih dan Ibnu Sahnun dalam konteks pendidikan 

kontemporer saat ini. 

 

METHODS 

Penelitian ini menggunakan metode kajian Pustaka, yang merupakan jenis 

penelitian kualitatif dengan orientasi analitis dan emik. Pendekatan ini tidak 

melibatkan pengamatan langsung oleh peneliti, tetapi lebih fokus pada analisis 

konsep dan teori yang ada. Peneliti melakukan telaah terhadap buku-buku dan 

literatur terkait dengan topik penelitian. Sumber data yang digunakan adalah buku 

non-fiksi dan jurnal yang membahas biografi tokoh yang diteliti. Data kemudian 

dianalisis menggunakan teknik analisis isi atau content analysis. Pendekatan yang 

digunakan adalah pendekatan deskriptif kualitatif, yang bertujuan untuk 

menjelaskan fenomena dengan mendalam melalui pengumpulan data yang 

komprehensif. Metode ini adalah alat sistematis untuk menganalisis pesan 

komunikasi secara objektif dan mendalam, serta untuk mempelajari dan 

menganalisis komunikasi secara sistematis dan objektif. 

Pengumpulan data dalam penelitian ini secara umum melibatkan eksplorasi 

berbagai literatur. Sumber-sumber yang diselidiki tidak terbatas pada buku-buku 

atau karya tulis saja, tetapi juga mencakup materi dari studi dokumentasi, majalah, 

jurnal, dan sumber lainnya. Proses pengumpulan data melibatkan analisis dan 

tinjauan literatur yang berisi informasi verbal dalam bentuk teks, bukan angka. Ini 

memungkinkan pembahasan dalam penelitian ini melalui proses penyuntingan, 

reduksi, penyajian, dan analisis data yang sesuai. 

 

RESULTS & DISCUSSION 

Results 

A. Ibnu Miskawaih 

1. Biografi Ibnu Miskawaih 

Nama lengkapnya adalah Abu Ali Al-Khasim Ahmad bin Miskawaih, lahir di 

Ray (Iran) pada tahun 320 H/932 M. Lebih dikenal dengan nama Ibnu Miskawaih, 

ia belajar sejarah, khususnya Tarikh Ath-Thabari, dari Abu Bakar Ahmad 

IbnuKamil Al-Qadhi (350 H/960 M). Ia juga mendalami ilmu filsafat dari IbnuAl-

Khammar, seorang mufassir terkenal karya-karya Aristoteles, dan mempelajari 

kimia dari Abu Al-Thayyib Al-Razi. 

Ibnu Miskawaih hidup pada masa pemerintahan Ibnu Abbas, di bawah pengaruh 

Bani Buwaih, di mana puncak prestasi atau kejayaan kekuasaan Bani Buwaih 

terjadi pada masa pemerintahan Adhud Adh Dhaulah, yang memerintah dari tahun 

367-372 H. Pada periode ini, Ibnu Miskawaih diberi kepercayaan menjadi 

bendaharawan, dan di sinilah ia mulai dikenal sebagai seorang filosof, tabib, 

ilmuwan, dan pujangga. Namun, meskipun sukses dalam bidang tersebut, ia merasa 

terganggu oleh kemerosotan moral yang menghantam masyarakatnya. Oleh karena 

itu, ia tertarik untuk menekankan perhatiannya pada bidang etika Islam.. 

Ibnu Miskawaih dikenal sebagai pelopor dalam penyusunan teori etika dan 

penulis buku pertama tentang subjek tersebut dalam konteks pemikiran Muslim. 

Keunikan pemikiran etikanya menarik perhatian karena sedikitnya filosof Muslim 



Wahyuni, R., Dewi, E., & Retnowari, E / JurC.nal Ilmiah Wahana Pendidikan 11(1.C), 203-215 

- 205 - 

 

yang mengkaji hal tersebut secara mendalam. Sebagai seorang pemikir produktif, 

Ibnu Miskawaih dipengaruhi oleh ajaran Plato, Aristoteles, dan Galen. Upaya 

intelektualnya adalah untuk menggabungkan prinsip-prinsip syariat Islam dengan 

teori-teori etika dalam filsafat dan pendidikan. Karena itu, konsep etika dan moral 

yang memegang peranan utama dalam pendidikan Islam telah menjadi fokus utama 

pemikiran Ibnu Miskawaih, dan hingga saat ini, tetap menjadi sumber inspirasi dan 

referensi yang signifikan.. 

2. Konsep Pendidikan Akhlak Ibnu Miskawaih 

a. Pengertian Akhlak dan Tujuan Pendidikan Ibnu Miskawaih 

Menurut Muliyatul Maghfiroh, yang dikutip oleh Rustam Ependi dalam 

jurnalnya, Ibnu Miskawaih menggambarkan akhlak sebagai kondisi jiwa atau sikap 

mental yang mendorong individu untuk bertindak tanpa refleksi atau pertimbangan 

yang mendalam. Definisi ini hampir sejalan dengan pandangan Miskawaih, di mana 

Abu Hamid Al-Ghazali juga menyatakan akhlak sebagai karakter yang tertanam 

dalam jiwa, yang menghasilkan tindakan-tindakan secara alami tanpa memerlukan 

analisis atau refleksi yang mendalam.. 

Dalam buku Tahzibul Akhlak karya Ibnu Miskawaih, yang dikutip oleh Nurul 

Azizah dalam jurnalnya, disebutkan bahwa Ibnu Miskawaih menekankan bahwa 

akhlak adalah keadaan batiniah yang mendorong seseorang untuk bertindak tanpa 

mempertimbangkan secara mendalam. Dia mengklasifikasikan asal-usul keadaan 

batiniah ini menjadi dua jenis: yang berasal dari sifat bawaan, dan yang terbentuk 

dari kebiasaan dan latihan. Bagi Ibnu Miskawaih, akhlak dalam Islam dibangun atas 

dasar perbedaan antara kebaikan dan keburukan. Kebaikan adalah sesuatu yang 

dapat dicapai oleh manusia melalui usaha dan kemauannya, karena hal ini 

membimbing manusia menuju tujuan penciptaannya. Di sisi lain, keburukan adalah 

segala sesuatu yang menghalangi manusia dari mencapai kebaikan, baik itu dalam 

bentuk kemauan dan upaya, atau dalam bentuk kemalasan dan keengganan untuk 

mencari kebaikan. 

Ibnu Miskawaih juga menyebutkan tiga tujuan utama pendidikan akhlak. 

Pertama, membentuk perilaku manusia yang baik agar mereka dapat bertindak 

sesuai dengan sifat-sifat manusia yang mulia. Kedua, mengangkat manusia dari 

keadaan yang tercela, yang ditakuti oleh Allah SWT. Ketiga, mengarahkan 

manusia menuju kesempurnaan sebagai manusia yang sempurna. Dalam konteks 

pendidikan akhlak bagi anak-anak usia dini, tujuannya adalah untuk menanamkan 

dan membentuk perilaku yang mulia agar mereka dapat mencapai kesempurnaan 

sebagai manusia, sehingga mereka menjadi manusia yang mulia di mata Allah 

SWT.. 

b. Karakteristik Pendidik dan Peserta Didik 

Menurut Ibnu Miskawaih, pendidik mempunyai tugas dan tanggung jawab 

untuk meluruskan peserta didik melalui ilmu rasional agar mereka dapat mencapai 

kebahagiaan intelektual dan untuk mengarahkan peserta didik pada disiplin-disiplin 

praktis dan aktivitas intelektual agar dapat mencapai kebahagiaan praktis.   

Dari pernyataan tersebut dapat diketahui bahwa pandangan Ibnu Miskawaih 

tentang pendidik sesuai dengan pandangannya tentang daya jiwa yang ada dalam 

diri manusia dan pendidik mempunyai tugas dan tanggung jawab untuk 

mengembangkan ilmu yang bersifat rasional dan praktis tersebut, sehingga etika 

filsafat Ibnu Miskawaih dapat dikategorikan pada filsafat etika praktis dan teoritis.  



Wahyuni, R., Dewi, E., & Retnowari, E / JurC.nal Ilmiah Wahana Pendidikan 11(1.C), 203-215 

- 206 - 

 

Pandangan Ibnu Miskawaih tentang pendidikan diklasifikasikan menjadi dua, 

yaitu orang tua dan guru. Sementara itu, guru menurutnya ada dua, yaitu guru ideal 

muallim al-hakim dan guru biasa dengan persyaratan masing-masing. Adapun 

pandangan Ibnu Miskawaih tentang kewajiban peserta didik adalah mencintai guru 

yang melebihi cintanya terhadap orang tua. Bahkan kecintaan peserta didik 

terhadap gurunya disamakan dengan cinta terhadap Tuhannya. Oleh karena itu, 

dalam interaksi edukatif antara guru dan murid harus didasarkan pada perasaan 

cinta kasih. Dengan adanya dasar semacam ini proses pembelajaran diharapkan 

berjalan sesuai dengan yang diharapkan. 

c. Metode Pendidikan Akhlak 

Definisi metode yang digunakan dalam topik ini identik dengan cara, karena 

fungsinya sebagai pelancar terjadinya proses pendidikan, dan cara yang harus 

dilakukan. Ada beberapa metode pendidikan yang dikemukakan oleh Ibnu 

Miskawaih, di antaranya: 

1) Pemahaman Agama  

Ibnu Maskawaih, menjadikan agama sebagai aspek sekaligus prinsip dan dasar 

dalam mendidik etika dan moral anak didik. Dengan demikian IbnuMiskawaih 

cenderung mengedepankan nalar sepiritualnya di samping kemampuan berpikir 

filosofisnya. Terkadang agama mengalahkan kekuatan-kekuatan di luar 

kemampuan akal manusia. Sehingga dari pengalamannya ini, usaha-usaha 

mendidik anak diarahkan untuk ketaatan dalam menjalankan ajaran agama. 

2) Pergaulan 

Manusia tidak dapat mencapai kesempurnaan dengan hidup menyendiri. Ia 

harus ditunjang oleh masyarakat agar kehidupannya menjadi baik dan agar ia 

mengikuti jalan yang benar. Manusia tidak akan mencapai kesempurnaan akhlak 

dengan berdiam diri di gua, di gunung, atau melakukan pertapaan di padang pasir 

tandus. Manusia memerlukan suatu tempat agar kebahagiaan insaninya dapat 

tercapai. 

3) Pembiasaan 

Menurutnya untuk mengubah akhlak menjadi baik maka dalam pendidikannya 

ia menawarkan metode yang efektif yang terfokus pada dua pendekatan yaitu 

melalui pembiasaan dan pelatihan, serta peneladanan dan peniruan. 

4) Pujian 

Ibnu Miskawaih juga menganjurkan agar memberikan tahmid, pujian langsung 

ketika anak didik menunjukkan perilaku yang baik. Sebaliknya membuat agar dia 

merasa risih terhadap sesuatu tercela yang muncul darinya. Tahmid (memuji) dan 

ikram (menghormati), diberikan ketika anak didik menunjukkan moral dan perilaku 

yang baik. Adapun ketika dia melakukan perbuatan tercela, maka pertama-tama 

yang dilakukan tidak langsung mencerca (taubikh) dan tidak mengatakan terus 

terang padanya bahwa dia telah melakukan perbuatan buruk. Dengan diberikan 

penghargaan dan hukuman santri akan termotivasi untuk melakukan suatu tindakan. 

d. Desain Kurikulum 

Berdasarkan pada apa yang menjadi fokus pengajaran, menurut Sukmadinata, 

sekurang-kurangnya dikenal tiga pola desain kurikulum yaitu: 

1) Subject centered design, suatu desain kurikulum yang berpusat pada bahan 

ajar. 



Wahyuni, R., Dewi, E., & Retnowari, E / JurC.nal Ilmiah Wahana Pendidikan 11(1.C), 203-215 

- 207 - 

 

2)  Learner centered design, suatu desain kurikulum yang mengutamakan 

peranan peserta didik.  

3) Problems centered design, suatu desain kurikulum yang berpusat pada 

masalah-masalah yang dihadapi dalam masyarakat. 

Dari ketiga desain kurikulum tersebut, menurut Mir’atun Nur Arifah desain 

kurikulum yang sejalan dengan pemikiran Ibnu Miskawaih adalah desain 

kurikulum kedua yaitu learner centered design. Desain tersebut memberikan porsi 

yang paling besar pada peserta didik untuk belajar dan berkembang sesuai dengan 

potensi yang ia miliki. Peran guru adalah untuk memberikan motivasi, dorongan, 

dan arahan kepada peserta didik sesuai dengan kebutuhannya. Seperti halnya yang 

dipaparkan oleh Miskawaih, menurutnya anak merupakan binatang yang berakal 

yang memiliki potensi untuk menjadi baik, juga menjadi buruk. Potensi baik inilah 

yang harus dikembangkan dalam diri anak sebagai salah satu proses pendidikan 

yang dijalankan oleh orang tua dan guru. Orang tua dan guru bertugas sebagai 

kemudi untuk mengarahkan kemana anak tersebut akan dikembangkan, namun 

dengan tetap memberi ruang pada anak untuk mengembangkan potensi yang ia 

miliki. Keberhasilan pendidikan adalah ketika anak mampu mengendalikan akalnya 

untuk mengetahui dan mengamalkan mana yang menjadi sesuatu yang baik, dan 

mana sesuatu yang tidak baik. Akal yang bisa mengarahkan kearah yang baik ini, 

secara tidak langsung menjadi cerminan dari baiknya jiwa manusia tersebut. 

Ibnu Miskawaih dalam bukunya menjelaskan apabila seorang anak yang 

sedang tumbuh telah terbiasa sejak kecilnya melatih diri untuk berpikir, pasti dia 

akan terbiasa dengan kejujuran, mampu menanggung beban pikiran, menyukai 

kebenaran, wataknya akan menghindari perbuatan bathil, dan telinganya akan 

membenci kebohongan. 

B. Ibnu Sahnun 

1. Biografi Ibnu Sahnun 

Ibnu Sahnun bernama lengkap Abdullah Muhammad bin Abu Sa’id Sahnun 

bin Sa’id bin Habib bin Hilal bin Bakar bin Rabi’ah  At-Tanukhi. Ayahnya dikenal 

dengan nama julukannya, yaitu Sahnun yang berarti burung yang memiliki 

pandangan tajam. Ibnu Sahnun (Anaknya Sahnun) seorang ulama fikih dan 

pendidikan yang lahir pada tahun 202 H (awal abad ke-3 H/ abad ke-9 M) di Gadat, 

Qairawan. Adapun tanggal dan bulan kelahirannya tidak diketahui secara pasti 

karena tidak ditemukan dalam buku karangannya atau buku penulis yang menulis 

tentangnya, namun yang pasti ia hidup di masa Daulah Bani Abbasiyah. 

Ibnu Sahnun berketurunan Arab Homs, Syam (sekarang dikenali dengan 

Syria). Bermula dengan datuk beliau, Sa’id bin Habib bin Hasan bin Hilal bin Bikar 

bin Rabi’ah al- Tunûkhî menyertai rombongan pejuang muslimin menyampaikan 

dakwah Islam di Utara Afrika. Kemudian beliau tinggal untuk beberapa ketika di 

Qairawan bersama sebahagian besar ahli rombongan tersebut. 

Pendidikan pertama Ibnu Sahnun didapatkan dari ayahnya, Abu Sa’id Sahnun, 

seorang ilmuwan pada masa itu. Maka tidak mengherankan apabila dikatakan 

bahwa ayahnya sangat berpengaruh besar terhadap pembentukan kepribadian dan 

pemikiran Ibnu Sahnun. Abu Sa’id dapat melihat tanda-tanda kecerdasan anaknya, 

dalam usia muda Ibnu Sahnun sudah mampu menguasai kitab-kitab tulisan 

ayahnya, sehingga ia dimasukkan ke Kuttab di Qairawan untuk belajar Al-Qur’an 

dan dasar-dasar agama. Melalui pembinaan dan bimbingan ayahnya, Ibnu Sahnun 



Wahyuni, R., Dewi, E., & Retnowari, E / JurC.nal Ilmiah Wahana Pendidikan 11(1.C), 203-215 

- 208 - 

 

menjadi seorang yang taat dan berkeyakinan teguh pada ajaran-ajaran agama Islam, 

berkepribadian santun dan lemah lembut, giat dan tekun dalam menuntut ilmu 

sehingga menjadikannya sebagai seorang ulama terkenal di Maghrib dan tokoh 

pertama yang merintiskan konsep pendidikan dan pengajaran Islam dengan fokus 

perhatian pada keprofesionalismenya sebagai seorang pendidik dalam mengajar. 

IbnuSahnun adalah seorang ulama fiqh bermazhab Maliki berasal dari daerah 

Qairawān Afrika Utara. Pada masanya dialah orang pertama yang meletakkan 

dasar-dasar pemikiran berdasarkan ijtihad dalam menetapkan hukum fiqh yang 

berkaitan dengan fenomena masyarakat sekitar. IbnuSahnun melihat bahwa 

masyarakat sekitarnya lebih menyibukkan diri terhadap permasalahan yang 

berkaitan dengan pemerintahan, kenegaraan, hukum dan perniagaan serta 

penanaman nilai-nilai aqidah Islāmiyah bagi orang dewasa dengan mengabaikan 

nilai-nilai pendidikan dan penanaman akhlak karimah terutama sekali kepada bagi 

anak-anak yang merupakan implementasi dari nilai-nilai aqidah Islāmiyah. 

Menurut ‘Abd ‘Amir Syams al-Dīn, dalam karyanya al-Fikr at-Tarbawi ‘Inda 

IbnuSahnūn wa al-Qābisi, IbnuSahnun berpendapat bahwa pendidikan dan 

pembinaan bagi anakanak sangatlah penting karena anak-anak adalah amanat bagi 

orang tuanya. Hatinya yang suci adalah permata yang sangat mahal. Dengan 

demikian potensi dasar yang dimiliki oleh anak-anak perlu dibentuk dan dibina agar 

tumbuh dan berkembang semaksimal mungkin sehingga tercipta insani yang 

cerdas, pandai, berakhlak karimah, kreatif dan tegar dalam mengarungi bahtera 

kehidupan serta mampu bersosialisasi dan beradaptasi dengan lingkungan di mana 

ia tinggal. 

2. Konsep Pendidikan Akhlak Ibnu Sahnun 

a. Tujuan Pendidikan 

Ibnu Sahnun memang tidak mengungkapkan secara lugas tentang tujuan 

pendidikan dalam kitab Adab al-Mu’allimin, namun dalam pembicaraan dan 

metode pengajaran yang digunakan terungkap bahwa pembentukan etika secara 

umum merupakan tujuan pendidikan yang ingin dicapai oleh IbnuSahnun.  

Sejalan dengan sikapnya yang berpegang teguh kepada agama dengan 

spesialisasi bidang fiqh yang berdasarkan al-Qur‟an dan as-Sunnah, beliau 

menghendaki agar pendidikan dan pengajaran dapat menumbuh kembangkan 

kepribadian anak didik yang sesuai dengan nilai-nilai Islam yang benar.  

Menurutnya, bahwa nilai-nilai pendidikan agama harus bersumber dari akhlak 

yang mulia. Dalam Islam sendiri, agama merupakan dasar pendidikan akhlak, oleh 

karenanya akan menjadi suatu keharusan dalam satu pengajaran ditanamkan 

pendidikan akhlak. 

b. Kurikulum  

Menurut al-Qabisi yang mensyarahkan kitab Adab al-Mu'allimin karya Ibnu 

Sahnun berpendapat bahwa konsep kurikulum dalam kaitannya dengan pendidikan 

Islam digolongkan kepada dua bagian yaitu:  

1) Kurikulum Ijbari yaitu secara harfiah berarti kurikulum yang merupakan 

keharusan atau kewajiban setiap anak. Kurikulum yang masuk ini adalah al-

Qur'an, ada dua alasan beliau tentang penetapan al-Qur'an sebagai kurikulum, 

yaitu: pertama, al-Qur'an adalah kalam Allah Swt dan Allah Swt dalam firman 

mengintruksikan semangat beribadah dengan membaca al-Qur'an. Kedua, 

menurutnya al-Qur'an adalah referensi kaum muslimin dalam masalah ibadah 



Wahyuni, R., Dewi, E., & Retnowari, E / JurC.nal Ilmiah Wahana Pendidikan 11(1.C), 203-215 

- 209 - 

 

dan mu'amalat dan juga sesuatu yang dapat dikatakan sebagai mustahil bagai 

seseorang mengenal batasan syari'at agama yang benar tanpa mengenal sumber 

agama itu sendiri yaitu al-Qur'an. 

Dari kurikulum wajib yang ditawarkan oleh Ibnu Sahnun tampak jelas adanya 

relevansi yang kuat antara tujuan pendidikan yang dibangun dan yang diinginkan 

oleh Ibnu Sahnun dengan wacana kurikulum yang beliau maksudkan tersebut. 

Semua kurikulum itu, diharapkan mampu membawa peserta didik kepada suatu 

tujuan yaitu mengenal agama dan ibadah yang diwajibkan kepada kaum muslimin. 

Uraian tentang kurikulum menurut pandangan beliau di atas adalah untuk jenjang 

pendidikan dasar, yakni pendidikan di al-Kuttab, sesuai dengan jenjang yang telah 

di kenal di masa itu. Secara sederhana dapat di susun kurikulum Ijbari yang 

diinginkan oleh beliau sebagai berikut: al-Qur'an, shalat, do'a, menulis (al-Kitabah), 

ilmu nahwu dan sebahagian Bahasa Arab. 

2) Kurikulum ikhtiyari adalah limu tentang berhitung, sya'ir, kisah-kisah 

masyarakat Arab, sejarah Islam dan ilmu Nahwu serta bahasa Arab lengkap. 

Selanjutnya ke dalam kurikulum ikhtiyari ini beliau memasukkan pelajaran 

keterampilan yang dapat menghasilkan produksi kerja yang mampu membiayai 

hidupnya di masa depan.  Menurut al-Ahwani, kurikulum yang dikonsepkan 

Ibnu Sahnun yaitu ada dua kesimpulan, pertama Ibnu Sahnun mengabaikan 

aspek kejiwaan dan pertumbuhan dalam merumuskan kurikulumnya. Kedua, 

tidak memperhatikan (bahkan tidak memasukkan) ilmu-ilmu alam dan olah 

raga dalam kurikulumnya. Model yang pertama di atas jika ditinjau dari segi 

pendidikan modern adalah lebih baik dan berdaya guna, karena seluruh 

kawasan negara Islam dengan tanpa syarat menyetujui cara mendidik dengan 

mendahulukan pengajaran al-Qur’an beserta dengan keharusan mengajarkan 

baca tulis, nahwu dan bahasa Arab.  

Menurut Nurhayati bahwa Ibnu Sahnun tidak dalam hal mengkotomi ilmu 

pengetahuan menjadi kurikulum Ijbari dan kurikulum Ikhtiyari. Akan tetapi, 

pembagian kurikulum tersebut dimaksudkan hanya agar setiap anak didik atau 

siswa terlebih dahulu mempelajari ilmu pengetahuan agama Islam khususnya dalam 

bidang pengetahuan tentang al-Qur’an sebelum ia bergelut dengan ilmu-ilmu umum 

lainnya. Jadi, Ibnu Sahnun tidak dalam hal memilah-milahkan ilmu menjadi ilmu 

wajib dan tidak wajib untuk dipelajari, akan tetapi ia mencoba untuk mendahulukan 

ilmu-ilmu yang harus lebih dulu dipelajari sebelum bergelimbang dengan ilmu-ilmu 

lainnya yang juga mesti dipelajari. 

c. Kepribadian yang harus dimiliki Pendidik dan Peserta Didik 

Dari Abd Ar-Rahman Uthman yang dikutip oleh Rafika Ulfa ia menyatakan 

bahwa pengertian guru menurut Ibnu Sahnun adalah seseorang yang menempati 

posisi sebagai pengganti orang tua (wali) di lembaga pendidikan yang bertanggung 

jawab membimbing dan mengarahkan perkembangan dan pembentukan emosional 

maupun intelektual anak didik sehingga mencapai kedewasaan dalam berpikir dan 

bertindak. 

Beberapa kepribadian yang harus dimiliki oleh pendidik menurut Ibnu Sahnun 

adalah bertaqwa kepada Allah, adil, lemah lembut, berwibawa, ikhlas, sabar, 

tanggung jawab, dan perhatian terhadap anak didiknya. Selain membekali diri 

dengan ilmu pengetahuan yang mumpuni, orang tua sebagai pendidik utama dalam 



Wahyuni, R., Dewi, E., & Retnowari, E / JurC.nal Ilmiah Wahana Pendidikan 11(1.C), 203-215 

- 210 - 

 

pendidikan informal juga harus membentuk dirinya agar memiliki kepribadian yang 

mulia. 

Ibnu Sahnun memang tidak memaparkan karakteristik peserta didik. 

Berdasarkan analisa penulis, karakteristik peserta didik dapat dilihat dari tujuan 

pendidikan yang dipaparkan oleh IbnuSahnun yaitu untuk menumbuhkembangkan 

kepribadian anak didik yang sesuai dengan nilai-nilai Islam yang benar, oleh 

karenanya akan menjadi suatu keharusan dalam satu pengajaran ditanamkan 

pendidikan akhlak kepada peserta didik. 

d. Metode Pembelajaran 

Metode pengajaran yang dianjurkan Ibnu Sahnun adalah metode eklektik atau 

campuran. Di mana materi pelajaran disampaikan dengan metode ceramah, diskusi, 

hapalan dan pemahaman, dimana semua itu merupakan ide-ide pembelajaran yang 

terprogram. Jadi metode pembelajaran Ibnu Sahnuun lebih menekankan pada 

pendekatan yang bersifat memotivasi siswa agar senantiasa bertukar pikiran dan 

berdialog dan berkompetisi dalam meraih prestasi. Yaitu metode yang 

membangkitkan kesadaran agama dan menjaga tata krama. Adapun metode 

mengajar yang digunakan oleh Ibnu Sahnun adalah : 

1) Keterampilan Menjelaskan  

Menurut Ibnu Sahnun, metode pengajaran yang tepat dilakukan oleh guru adalah 

memberikan petunjuk-petunjuk yang jelas dan singkat serta mudah diterima oleh 

rasio pemikiran anak didik sehingga tidak terjadi kebingungan pada diri mereka. 

Memulai pengajaran dengan menunjukan benda-benda kongkret (nyata) karena 

anak didik tidak mengetahui hal-hal yang abstrak, dapat dilihat, dirasa, didengar 

dengan panca inderanya, setelah itu diterangkan maknanya Sebagai contoh guru 

menerangkan tentang existensi Allah Maka dalam hal ini guru memberikan contoh-

contoh kongkret benda-benda disekitar yang dapat dilihat oleh anak didik yang 

mencerminkan kekuasaan Allah SWT seperti bunga, laut, bintang, matahari untuk 

dapat diambil kesimpulan oleh rasio mereka, bahwa di balik ciptaan itu semua 

terdapat pencipta, yang tidak lain adalah Allah SWT semata. 

2) Metode Latihan Pengamalan dan Pembiasaan  

Menurut Ibnu Sahnun latihan pengamalan dimaksudkan sebagai latihan secara 

terus- menerus, sehingga anak didik terbiasa melakukan sesuatu sepanjang 

hidupnya. Suatu saat setelah latihan yang dimaksud selesai, maka anak didik 

terbiasa dan merasakan bahwa melakukan sesuatu tersebut tidak menjadi beban, 

bahkan menjadi kebutuhan hidupnya. Misalnya mengajarkan tata cara wudhu dan 

shalat melalui latihan dan praktik shalat berjama‟ah di masjid sehingga anak didik 

terbiasa melakukannya dalam kehidupan sehari-harinya. 

e. Konsep Pemberian Hukuman (Punishment) dan Hadiah (Reward) 

Dalam pemberian hukuman pada anak, pada dasarnya tidak ada ulama yang 

menghendaki digunakan hukuman sebagai alat untuk mendidik kecuali bila 

terpaksa. Ibnu Sahnun ketika membahas tentang pelaksanaan hukuman sebagai alat 

paedagogis, menyatakan bahwa pelaksanaannya tentu harus dibatasi sesuai dengan 

pelanggaran atau kesalahan anak didik. 

Adapun syarat pemberian hukuman secara lebih rinci dipaparkan oleh Ibnu 

Sahnun sebagai berikut: a) hukuman hendaknya diberikan dengan kasih sayang, b) 

hukuman diberikan demi kemaslahatan anak, c) tidak menghukum anak semata-

mata karena marah, d) tidak memukul anak lebih dari tiga kali, e) tidak memukul 



Wahyuni, R., Dewi, E., & Retnowari, E / JurC.nal Ilmiah Wahana Pendidikan 11(1.C), 203-215 

- 211 - 

 

dengan alat yang membahayakan, f) tidak memukul area kepala dan wajah, g) tidak 

menyakiti anggota fisik yang lain secara berlebihan. 

Sedangkan penguatan (reinforcement) dilakukan oleh Ibnu Sahnun pada saat 

anak didik mampu membaca al-Qur‟an dengan baik dan lancar secara keseluruhan, 

maka Ibnu Sahnun memberikan pujian atau hadiah kepada anak didik tersebut. 

Dalam kegiatan belajar mengajar, pujian dapat dimanfaatkan sebagai alat motivasi 

dan alat untuk mendapatkan feed back. 

Discussion 

Dari pembahasan diatas, maka bisa penulis rangkum perbandingan konsep 

pendidikan akhlak menurut Ibnu Miskawaih dan Ibnu Sahnun berikut ini: 

KONSEP 

PENDIDIKAN 

AKHLAK 

 

IBNU 

MISKAWAIH 

 

IBNU SAHNUN 

Tujuan 

Pendidikan 

Pertama, mencetak 

tingkah laku manusia yang 

baik, sehingga manusia itu 

dapat berprilaku terpuji 

dan sempurna sesuai 

dengan hakikatnya sebagai 

manusia. Kedua, 

mengangkat manusia dari 

derajat yang paling tercela, 

derajat yang dikutuk oleh 

Allah SWT. Ketiga, 

mengarahkan manusia 

menjadi manusia yang 

sempurna (al-insan al-

kamil). 

Ibnu Sahnun memang tidak 

mengungkapkan secara lugas 

tentang tujuan pendidikan 

dalam kitab Adab Al-

Mu’allimin, namun dalam 

pembicaraan dan metode 

pengajaran yang digunakan 

terungkap bahwa pembentukan 

etika secara umum merupakan 

tujuan pendidikan yang ingin 

dicapai oleh Ibnu Sahnun. 

Metode 

Pendidikan 

Akhlak 

• Pemahaman agama 

• Pergaulan 

• Pembiasaan 

• Pujian 

• Keterampilan menjelaskan 

• Metode latihan pengamalan dan 

pembiasaan 

Karakteristik 

Pendidik 

Menurutnya, yang 

dimaksud dengan guru 

ialah bukan arti guru 

formal karena jabatan, 

tetapi guru yang biasa 

memiliki berbagai 

persyaratan antara lain:  

• Bisa dipercaya 

• Pandai 

• Dicintai 

• Sejarah hidupnya tidak 

tercemar di masyarakat 

• Menjadi cermin atau 

panutan 

Menurutnya, ada beberapa 

syarat, sifat dan adab yang harus 

dipenuhi oleh seorang pendidik 

yaitu: 

• Takwa kepada Allah SWT 

• Ikhlas 

• Berakhlak mulia 

• Guru sebagai teladan bagi anak 

didiknya 

• Kasih sayang dan lemah lembut 

kepada peserta didik 



Wahyuni, R., Dewi, E., & Retnowari, E / JurC.nal Ilmiah Wahana Pendidikan 11(1.C), 203-215 

- 212 - 

 

• Dan bahkan harus lebih 

mulia dari orang yang 

didiknya 

Karakteristik 

Peserta Didik 

orang tua merupakan 

pendidik pertama bagi 

anak-anaknya, maka perlu 

ada hubungan yang 

harmonis diantara 

keduanya. 

Kemudian guru, perlu 

adanya hubungan cinta 

kasih antara guru dan 

murid dipandang demikian 

penting, karena terkait 

dengan keberhasilan 

kegiatan belajar mengajar. 

Menurut Rafika Ulfa ia 

menyatakan bahwa Ibnu 

Sahnun memang tidak 

memaparkan karakteristik 

peserta didik. Namun, ia 

beranggapan bahwa 

karakteristik peserta didik dapat 

dilihat dari tujuan pendidikan 

yang telah dipaparkan oleh Ibnu 

Sahnun yaitu 

menumbuhkembangkan  

kepribadian anak didik yang 

sesuai dengan nilai-nilai Islam 

yang benar, oleh karenanya 

akan menjadi suatu keharusan 

dalam satu pengajaran 

ditanamkan pendidikan akhlak 

kepada peserta didik. 

Kurikulum 

Pendidikan  

Menurut Mir’atun Nur 

Arifah desain kurikulum 

yang sejalan dengan 

pemikiran Ibnu Miskawaih 

adalah desain kurikulum 

kedua yaitu learner 

centered design 

Kurikulum institusi pendidikan 

dasar Islam menurut Ibnu 

Sahnun ada dua macam, yaitu: 

•  Kurikulum wajib (ijbari) 

•  Kurikulum pilihan (ikhtiyari) 

Tabel 1.1 

Konsep pendidikan akhlak dari Ibnu Miskawaih dan Ibnu Sahnun memiliki 

relevansi yang signifikan dalam konteks pendidikan kontemporer. Meskipun 

keduanya hidup dalam periode yang berbeda (Ibnu Miskawaih pada abad ke-10 dan 

Ibnu Sahnun pada abad ke-9), prinsip-prinsip yang mereka ajarkan memiliki nilai 

yang masih relevan bahkan di zaman sekarang. Berikut adalah beberapa aspek 

relevan dari konsep-konsep mereka dalam pendidikan kontemporer: 

1. Pembentukan Karakter: Keduanya menekankan pentingnya pembentukan 

karakter yang kuat dan moralitas yang baik sebagai tujuan utama pendidikan. 

Dalam dunia kontemporer yang kompleks, di mana nilai-nilai moral sering 

dihadapkan pada tantangan, pendidikan karakter yang berakar dalam ajaran-ajaran 

moral seperti yang diajarkan oleh Ibnu Miskawaih dan Ibnu Sahnun menjadi 

semakin penting. 

2. Pengembangan Etika: Konsep-konsep etika yang diajarkan oleh Ibnu Miskawaih 

dan Ibnu Sahnun, seperti keadilan, kesederhanaan, dan kesetiaan, dapat diterapkan 

dalam konteks pendidikan kontemporer untuk mengajarkan siswa tentang nilai-

nilai universal yang relevan dalam kehidupan sehari-hari dan dalam berinteraksi 

dengan orang lain. 



Wahyuni, R., Dewi, E., & Retnowari, E / JurC.nal Ilmiah Wahana Pendidikan 11(1.C), 203-215 

- 213 - 

 

3. Kebijaksanaan dalam Tindakan: Prinsip-prinsip kebijaksanaan yang diajarkan 

oleh Ibnu Miskawaih, seperti mempertimbangkan konsekuensi tindakan dan 

mengambil keputusan yang bijaksana, sangat relevan dalam membentuk individu 

yang bertanggung jawab dan dapat diandalkan di zaman sekarang, di mana 

kompleksitas kehidupan modern seringkali membutuhkan pemikiran kritis dan 

pertimbangan yang matang. 

4. Penanaman Nilai-Nilai Kebajikan: Konsep-konsep kebajikan seperti yang 

diajarkan oleh keduanya, seperti kejujuran, kesabaran, dan belas kasihan, memiliki 

nilai intrinsik dalam membentuk individu yang berakhlak tinggi dan bertanggung 

jawab. Dalam pendidikan kontemporer, penanaman nilai-nilai kebajikan ini dapat 

membantu siswa mengembangkan sikap yang baik dan empati terhadap orang lain. 

5. Pendidikan Holistik: Keduanya juga menekankan pentingnya pendidikan holistik 

yang mencakup aspek-aspek fisik, intelektual, emosional, dan spiritual. Dalam 

pendidikan kontemporer, pendekatan holistik semacam itu tetap relevan, karena 

membantu siswa mengembangkan diri mereka secara menyeluruh, bukan hanya 

dalam hal pengetahuan akademis, tetapi juga dalam hal karakter dan moralitas. 

Dengan mengintegrasikan konsep-konsep pendidikan akhlak dari Ibnu 

Miskawaih dan Ibnu Sahnun ke dalam kurikulum pendidikan kontemporer, kita 

dapat membantu menciptakan lingkungan pendidikan yang mempromosikan 

pembentukan karakter yang kuat, etika yang baik, dan kesadaran moral, yang 

diperlukan untuk menghasilkan individu yang berakhlak dan bertanggung jawab 

dalam masyarakat saat ini. 

 

CONCLUSION 

Berdasarkan rumusan masalah diatas, maka dapat disimpulkan sebagai 

berikut: 

1. Perbandingan Konsep Pendidikan Akhlak Ibnu Miskawaih dan Ibnu 

Sahnun: 

Ibnu Miskawaih adalah orang yang pertama kali mengemukakan teori etika 

sekaligus menulis buku tentang etika. Pemikiran-pemikiran Ibnu Miskawaih 

tentang etika mendapat banyak sorotan, karena sedikitnya para filosof muslim yang 

membahas hal tersebut. Ia terkenal sebagai seorang pemikir muslim yang produktif, 

yang banyak dipengaruhi ajaran Plato dan Aristoteles serta Galen. Usaha 

Miskawaih adalah mempertemukan ajaran syariat islam dengan teori- teori etika 

dalam filsafat dan pendidikan.  

Adapun konsep pendidikan akhlak Ibnu Miskawaih adalah: 

a. Pengertian Akhlak dan Tujuan Pendidikan 

b. Karakteristik Pendidik dan Peserta Didik 

c. Metode Pendidikan 

d. Desain Kurikulum 

Sedangkan Ibnu Sahnun adalah seorang ulama fiqh bermazhab Maliki berasal 

dari daerah Qairawān Afrika Utara. Pada masanya dialah orang pertama yang 

meletakkan dasar-dasar pemikiran berdasarkan ijtihad dalam menetapkan hukum 

fiqh yang berkaitan dengan fenomena masyarakat sekitar. Ibn Sahnun melihat 

bahwa masyarakat sekitarnya lebih menyibukkan diri terhadap permasalahan yang 

berkaitan dengan pemerintahan, kenegaraan, hukum dan perniagaan serta 

penanaman nilai-nilai aqidah Islāmiyah bagi orang dewasa dengan mengabaikan 



Wahyuni, R., Dewi, E., & Retnowari, E / JurC.nal Ilmiah Wahana Pendidikan 11(1.C), 203-215 

- 214 - 

 

nilai-nilai pendidikan dan penanaman akhlak karimah terutama sekali kepada bagi 

anak-anak yang merupakan implementasi dari nilai-nilai aqidah Islāmiyah. 

Adapun konsep pendidikan akhlak Ibnu Sahnun adalah: 

a. Tujuan Pendidikan 

b. Kurikulum 

c. Kepribadian yang harus dimiliki Pendidik dan Peserta Didik 

d. Metode Pembelajaran 

e. Konsep Pemberian Hukuman (Punishment) dan Hadiah (Reward) 

2. Konsep pendidikan akhlak dari Ibnu Miskawaih dan Ibnu Sahnun 

memiliki relevansi yang signifikan dalam konteks pendidikan 

kontemporer. 

Meskipun keduanya hidup dalam periode yang berbeda (Ibnu Miskawaih 

pada abad ke-10 dan Ibnu Sahnun pada abad ke-9), prinsip-prinsip yang mereka 

ajarkan memiliki nilai yang masih relevan bahkan di zaman sekarang. Berikut 

adalah beberapa aspek relevan dari konsep-konsep mereka dalam pendidikan 

kontemporer: 

a. Pembentukan Karakter 

b. Pengembangan Etika 

c. Kebijakan dalam Tindakan  

d. Penanaman Nilai 

e. Dan Pendidikan Holistik 

 

REFERENCES 

Abdullah, Faisal (2020) “Konsepsi Ibnu Miskawaih Tentang Moral, Etika Dan 

Akhlak Serta Relevansinya Bagi Pendidikan Islam”, JRTIE: Journal of 

Research and Thought of Islamic Education, Vol. 3 No. 1, h. 41 

Arifah, Mir’atun Nur (2018) “Relevansi Pemikiran Ibnu Miskawaih dengan 

Kurikulum “Learner Centered Design””, el-Himmah: Jurnal Kajian dan 

Penelitian Pendidikan Islam, Vol. 12 No. 2 h. 171-172 

Azizah, Nurul (2017) “Pendidikan Akhlak Ibnu Miskawaih Konsep dan Urgensinya 

dalam Pengembangan Karakter di Indonesia”, Jurnal Pendidikan Agama 

Islam Universitas Wahid Hasyim, Vol. 5 No. 2, h. 186-187 

Bisri, Khasan (2021) Konsep Pendidikan Akhlak Menurut Ibnu Miskawaih dan 

Implikasinya dalam Pendidikan Islam, Yogyakarta: Nusamedia, 2021 

Ependi, Rustam (2020) Nilai-Nilai Pendidikan Islam, Yogyakarta: Deepublish 

Ihsan, Ahsanul (2021) Tesis Konsep Pendidik Menurut Ibnu Sahnun Dalam Kitab 

Ādāb Al-Mu‘Allimīn, Malang: UIN Maulana Malik Ibrahim Malang 

Laili, Anisatun (2020) “Konsep Pendidikan Informal Perspektif Ibnu Sahnun 

(Telaah Kitab Adab Al-Muallimin)”, iJIES: Indonesian Journal of Islamic 

Education Studies, Vol. 3 No. 1, h. 34 

Musa, Shahnun Binti Haji dan Burhan Che Daud, (2023) “Biografi Ibnu Sahnun: 

Ulama Pendidikan Kanak-Kanak”, Jurnal Rabbanica, Vol. 4 No. 1, h. 131 

Nurhayati, (2015) “Pemikiran Ibnu Sahnun Dalam Perspektif Pendidikan Islam”, 

Jurnal Studi Pemikiran, Riset, dan Pengembangan, Vol. 4 No.2, h. 92-9 

Purba, Hadis (2009) “Pemikir Pendidikan Islam Ibn Miskawaih” Jurnal Miqot, Vol. 

33 No. 2, h. 262 



Wahyuni, R., Dewi, E., & Retnowari, E / JurC.nal Ilmiah Wahana Pendidikan 11(1.C), 203-215 

- 215 - 

 

Ramli, Mohammad dan Della Noer Zamzami, (2022) “Konsep Pendidikan Akhlak 

Ibnu Miskawaih (Studi Kitab Tahdzib Al-Akhlak)”, Jurnal Sustainable, 

Vol. 5 No. 2, h. 217 

Rohmaniyah, Istighfaror (2010) Pendidikan Etika: Konsep Jiwa dan Perspektif 

Ibnu Miskawaih dalam Kontribusinya di Bidang Pendidikan, Malang: UIN 

Malang Press 

Ulfa, Rafika (2019) “Konsep Pedagogik dalam Pemikiran Ibnu Sahnun” Al-

Fathonah: Jurnal Pendidikan dan Keislaman, Vol. 1 No. 1, h. 4 


